"Sto sempre andando alla casa di mio padre" Perché non può darsi spiritualità senza dio



Relatore: Prof. Alfio Mastropaolo Candidato: Luca Pellarin





A. A. 2014/2015

Classe di Governo e Scienze Umane

## Il mio percorso

#### II problema

- A. La "spiritualità senza Dio"
- B. I presupposti teorici
- C. La definizione di religione

### II doppio sguardo

- A. Interno: il cristianesimo (e la secolarizzazione!)
- B. Esterno: i NMR (Nuovi Movimenti Religiosi)

### La spiritualità

V Bibliografia

**W** 

### "Spiritualità senza Dio": che cos'é? Le 4 definizioni di Berzano

- □ «Spiritualità non di Chiesa che stanno in piedi da sole, libere dagli ormeggi delle tradizioni religiose. Esse rappresentano tutte quelle esperienze spirituali che non sono collocate dentro dottrine e organizzazioni religiose»
- «Interpretazioni della vita e insieme di pratiche non più ancorate a prevalenti pensieri metafisici, ma nelle quali i segni della trascendenza sono ancora rappresentati dalla nostalgia della speranza, dagli incontri lo-Tu totalizzanti, dall'analisi dell'imperativo etico, dalla liberazione dall'alienazione, dal sentimento di solitudine interiore del singolo individuo»
- «Tutte le situazioni nelle quali il diverso (il divino) porta elementi di trascendenza nel simile (il quotidiano)» Chiaro rimando a M. de Certeau, L'invenzione del quotidiano, 1980
- «Insieme di insegnamenti e pratiche dotate ognuna di significato che l'individuo adotta quali elementi per dare un senso unitario alla propria vita, che si presenta come modello distintivo condiviso all'interno di collettività e che si riferisce a una dimensione spirituale trascendente della vita. Tali pratiche, a loro volta, non hanno il loro elemento generativo in una preesistente tradizione religiosa, benché possano esserne influenzate»

lifestyles

L. Berzano, Spiritualità senza Dio?, 2014

(I.B)

Cos'era successo prima...

1800-1900

#### Accade nel mondo

Visione classica

Nel
1924 nasce la
Revue d'ascétique
et de mystique, nel
1972 diventa Revue
d'histoire de la
spiritualité

- □ Dopo le Rivoluzioni Industriali: Secolarizzazione
- □ Anni '60-'70 del '900: Rivoluzione culturale

# Nasce una "nuova spiritualità" post-secolare



«Oggi è la secolarità, non la spiritualità, che può essere vicina all'estinzione»

H. Cox, Fire From Heaven, 1994

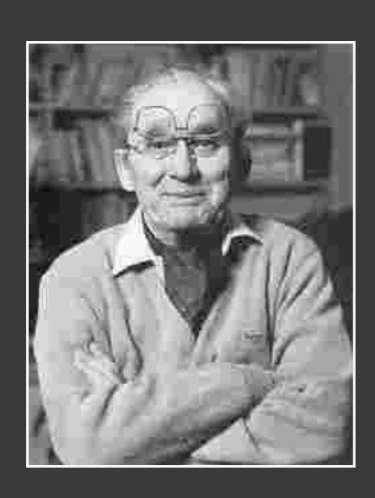
### Ecco che cosa vogliamo capire: Che cos'è la spiritualità?

I.B

«How can the relationship between the sacred and contemporary society really be understood? Why is the term "religion" no longer enough to adequately describe this relationship? What does the concept of "spirituality" possess in order to render it fitting to describe these profound dynamics? What has changed in the last 40 years to render the term "religion" so difficult to use and on the contrary what has happened to so exalt an old word, "spirituality", to modify its meaning? What makes a concept "new" when, in reality, it is anything but so? How is "spiritual language" different from "religious language"?»

G. Giordan, Spirituality. From a Religious Concept to a Sociological Theory, 2007

### Una critica radicale...



«Ciò contro cui mi oppongo, se volete, è un'ontologia separata che abbia rotto il dialogo con le scienze umane. Ecco, è questo che mi ha colpito in Gadamer. Tra verità e metodo secondo me bisogna cercare un cammino perché la filosofia è sempre morta tutte le volte che ha interrotto il suo dialogo con le scienze»

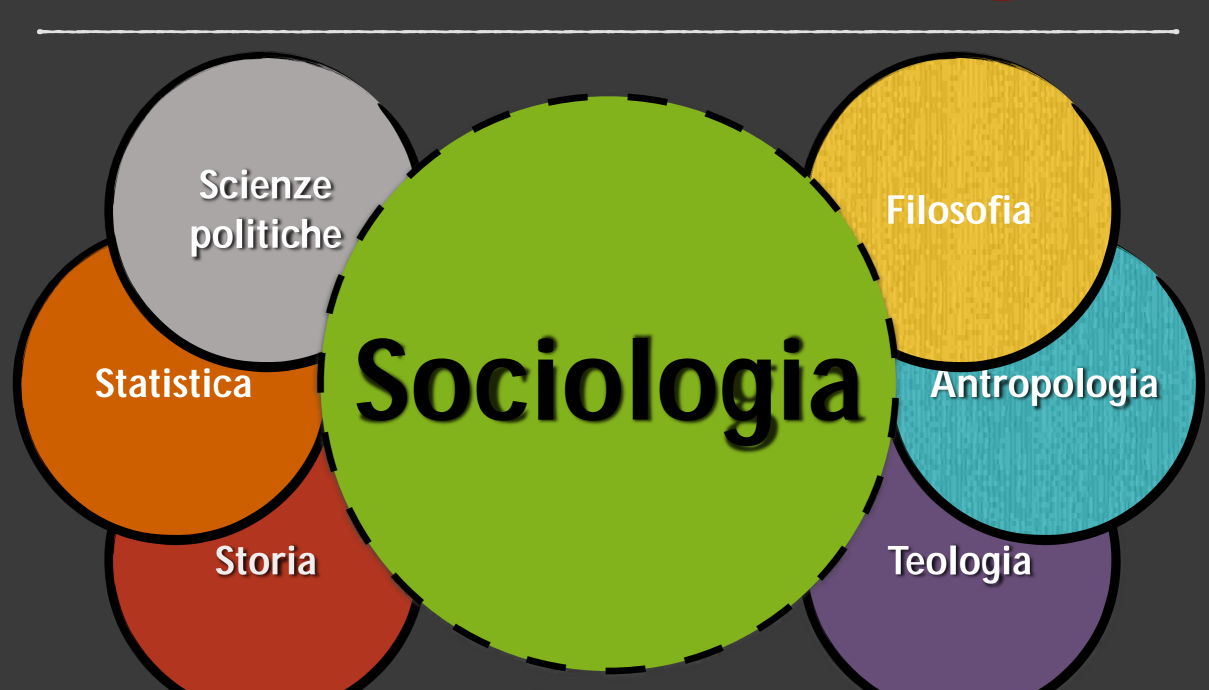
P. Ricœur, in O. Rossi, A colloquio con Ricœur, 1984

...parte da una critica metodologica!

Via lunga

I.B

## La Via Lunga



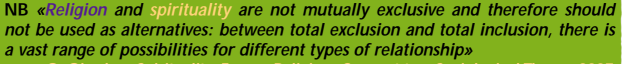
na mossa classica



Somiglianze di famiglia: «Come faremo allora a spiegare a qualcuno che cos'è un gioco? lo credo che gli descriveremo alcuni giochi, e poi potremo aggiungere: questa, e simili cose, si chiamano "giuochi"»

L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, 1953





G. Giordan, Spirituality. From a Religious Concept to a Sociological Theory, 2007



Religione

### Definizione di "religione"

#### Il mantra dei sociologi:

«Una religione è un sistema solidale di credenze e di pratiche relative a cose sacre, cioè separate, interdette, le quali uniscono in un'unica comunità morale, chiamata Chiesa, tutti quelli che vi aderiscono»



E. Durkheim, Le forme elementari della vita religiosa, 1912

I.C

### Cosa c'è dietro?

- ☐ La religione è il primo sistema interpretativo utilizzato dall'uomo per cercare di comprendere se stesso e il mondo
- ☐ La religione è contemporaneamente una cosmologia e una speculazione sul divino
- ☐ La religione è l'insieme di due categorie: a. le credenze; b. le pratiche
- ☐ La religione è tale solo se si dà come chiesa ( magia: si fonda su credenze e riti ma non può costituirsi come chiesa)
- ☐ La religione è un'entità eminentemente collettiva







La religione è un fatto sociale

(I.C

### Problema

Filoramo 2015a: la definizione dev'essere comprensiva di:

- «un dato teologico o ideologico (la dimensione della parola sacra, della credenza, della dottrina, della riflessione teologica)»
   1. Teologia e 2. Filosofia
- un dato pratico (la dimensione dell'azione)»Antropologia
- «la base sociale delle credenze! e delle pratiche!
   (dal momento che non esiste una religione individuale)»
   4. Sociologia

I.C

# Viaggiando tra le discipline ... ... Con uno sguardo alla contemporaneità Le mie prospettive di riferimento

#### Presupposto teorico:

«Religione è una categoria interpretativa dotata di una sua storia peculiare interna alla storia della cultura occidentale e della tradizione giudaico-cristiana che la caratterizza» G. Filoramo, Religione e religioni, 2015



1. Teologia: «You cannot reject religion with ultimate seriousness, because ultimate seriousness, or the state of being ultimately concerned, is itself religion. Religion is the substance, the ground, and the depth of man's spiritual life. This is the religious aspect of the human spirit» P. J. Tillich, Theology of Culture, 1959



3. Antropologia: «A system of symbols which acts to establish powerful, pervasive and long-lasting moods and motivations in men by formulating conceptions of a general order of existence and clothing these conceptions with such an aura of factuality that the moods and motivations seem uniquely realistic» C. Geertz, Religion as a Cultural System, 1965



2. Filosofia: «La religione è un sorriso che plana sopra un non-senso generale, un profumo residuo sopra un'onda di nulla» E. Cioran, *Lacrime e santi*, 1937

Si accoglie qui il significato che proprio Geertz 1965 ha fornito al concetto di "cultura": «an historically transmitted pattern of meanings»



4. Sociologia: «Religion has come adrift from its former points of anchorage but is no less potentially powerful as a result. It remains a potent cultural resource or form which may act as the vehicle of change, challenge, or conservation» J. Beckford, Religion and Advanced Industrial Society, 1989

I.C

### I miei 4 ingredienti

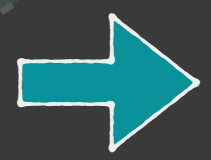
Sistema di simboli

NB Nessuno di essi è elemento sufficiente

Spiritualità

Riflessione sulle "cose ultime

Insieme di significati



Spiritualità

Religione

II.A

## Il doppio sguardo

1. Interno: il cristianesimo

Ricorda:
i "cristiani di
confine" e il "vero
cristianesimo"; le
organizzazioni e le
strutture
istituzionalizzate

2. Esterno: le religioni alternative

II.A

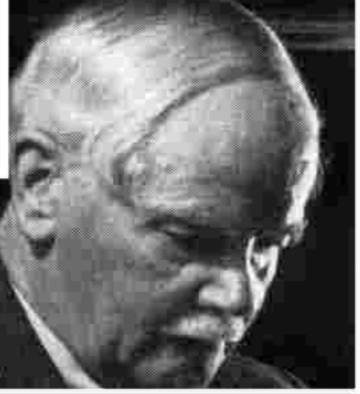
### Secolarizzazione

Entzauberung



Entheiligung





Verweltlichung



### Le mie prospettive di riferimento 1. Storica: H. Lübbe

La secolarizzazione. Storia e analisi di un concetto, 1965

- □ Ricostruisce una storia del concetto: nasce durante le trattative per la pace di Westfalia (1648) in realtà vi sono delle testimonianze precedenti (Reguzzoni 2009)
- ☐ Rileva la complessità del concetto: significati diversi su piani di analisi differenti
- □ Accetta la distinzione tra secolarizzazione e secolarismo



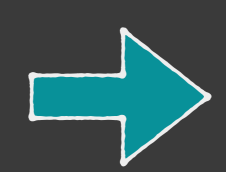
«il secolarismo non è null'altro che una degenerazione della secolarizzazione» F. Gogarten, Destino e speranza dell'epoca moderna. La secolarizzazione come problema teologico, 1953 Il secolarismo è una filosofia: espressione delle società di pensiero positivistiche dell'800 G. Holyoake: secularism (1850 circa): «a new name for a new thing» (il grande dibattito sul secolarismo nasce al Congresso del Consiglio Missionario Mondiale di Gerusalemme nel 1928)

### 2. Sociologica: K. Dobbelaere

Secularization. A Multi-Dimensional Concept, 1981

#### Le 3 dimensioni della secolarizzazione

☐ A livello sociale (si tratta del piano più importante): laicization (è sinonimo di secolarizzazione: «is a process in which autonomous institutional "ideologies" replace, within their own domain, an overarching and transcended universe of norms. Church religion, an institutionally specialized social form of religion, is pushed to the periphery of modern industrial society»)





- ☐ A livello istituzionale: *internal secularization*
- ☐ A livello dell'individuo: religious disinvolvement

«Dobbelaere's contribution has perhaps been the most efficient of all in promoting the secularization issue to a paradigmatic status. By offering an overview of the field, by mapping the terrain, identifying the most important names in a quasi-official manner, and organizing them into a clear pattern, Dobbelaere has transformed a somewhat shapeless "debate" into a quasi-institutionalized arena [...] Dobbelaere's general argument can be summarized as follows [...] Secularization is not equivalent to a fall from grace, it is not a process of religious pathology, and it is not an unilinear evolutionary process»

O. Tschannen, A History of the Secularization Issue, 1992

(II.A)

### 3. Teologica: F. Gogarten

Destino e speranza dell'epoca moderna. La secolarizzazione come problema teologico, 1953

«La secolarizzazione [...] è la legittima conseguenza della collisione della fede biblica con la storia [...] Tre elementi fondamentali [hanno] dato origine ciascuno ad un determinato aspetto della secolarizzazione. Così, il disincanto della natura ha inizio con la Creazione; la desacralizzazione della politica con l'Esodo; e la sconsacrazione dei valori col Patto del Sinai, specialmente con la proibizione degli idoli. Lo svolgimento di questi punti è destinato a rendere ben chiaro che, lungi dall'essere qualcosa a cui i cristiani debbano opporsi, la secolarizzazione rappresenta un'autentica conseguenza della fede biblica. Piuttosto che opporvisi, il compito dei cristiani dovrebbe essere quello di sostenerla e di alimentarla»

NB Se laicità si dà solo se religione (J. Locke), lo stesso non vale anche per la secolarizzazione?

(II.A)

## San Paolo

«Rendete dunque a Cesare quello che è di Cesare e a Dio quello che è di Dio»

Mt 22, 21

«Rendete a ciascuno ciò che gli è dovuto: a chi il tributo, il tributo; a chi le tasse, le tasse; a chi il timore, il timore; a chi il rispetto, il rispetto»

Rm 13, 7



«Nella definizione del rapporto tra i poteri spirituale e secolare [in Occidente], più del principio del reddite Caesari ha pesato quello dell'omnis potestas a Deo»

M. Rizzi, Cesare e Dio. Potere spirituale e potere secolare in Occidente, 2009





## II paradosso della secolarizzazione

«Prendiamo il dibattito europeo. In seguito alle guerre di religione, nella prima età moderna viene da alcuni deprecato il tramonto del potere temporale della Chiesa, da altri invece celebrato come il trionfo della razionalità secolare della scienza nonché dell'autolegittimazione terrena del potere politico, due protagonisti chiave della modernizzazione che si sono liberati della malia della superstizione e dalle pretese del potere papale. Ma questo non vale anche per la stessa religione cristiana? Non è stato forse liberato anche il cristianesimo dalla superstizione e dal pesante fardello della legittimazione politica? Proprio quello che a molti padri della Chiesa sembrava costituire la base per l'estraniamento e per il declino della religione - la separazione tra religione e scienza nonché tra religione e Stato - non va invece a vantaggio dell'emancipazione della religione, la quale, liberatasi dalla zavorra di compiti inadempibili, può d'ora innanzi dedicarsi alla sua autentica missione, ossia alla spiritualità? La secolarizzazione imposta alla religione, le cui lamentazioni accompagnano fino a oggi la vittoria della modernità, non è da considerarsi addirittura come un dono del cielo, che in definitiva ha aperto la strada allo sviluppo della religiosità nel XXI secolo, al reincanto spirituale, di cui ora ci si rende improvvisamente conto con grande stupore, meraviglia e sgomento?»

U. Beck, II Dio personale. La nascita della religiosità secolare, 2008



## E infatti...

«Religion, which never really stopped playing its part in society, has reappeared beneath the surface of secularization. Even if we admit that there has been a significant occlusion, this has only involved secondary, external and formal aspects, especially at the level of ritual. The decline in participation at official, preordained services has not thus meant the end of every resort to the sacred. The trajectory of religiosity is not set towards definitive extinction. Simultaneously, secular impulses seem also to have exhausted their impetus. Their efficacy now affects only the less fundamental aspects of belief, which tends to remain in essence more or less stable. Between religiosity and secularization there seems to reign almost a tacit compromise. They are reinforced and weaken virtually in unison. Aspects steeped in religion continue (or return) to manifest themselves in secular reality, whilst in the reality of the church and of religious culture we see a progressive surrender to demands that are less orthodox from the viewpoint of the official model»

R. Cipriani, Religiosity, Religious Secularism and Secular Religions, 1994

NB Cipriani continua ad utilizzare la parola religione, e a ragione (si noti che le sue sono spesso indagini sulla situazione religiosa in Italia). Ciononostante si evidenzia la presenza di un termine quale "religiosità", su cui si tornerà. Fondamentale inoltre ricordare la categoria di diffused religion a lui cara



#### 4. Filosofica: C. Taylor L'età secolare, 2007

#### 3 "sensi" di secolarizzazione

- Secolarizzazione 1: rimozione della religione dalle sfere sociali autonome: a. a livello normativo; b. a livello cerimoniale
- Secolarizzazione 2: diminuzione della credenzal e della pratical religiosa: allontanamento da Dio e dalla Chiesa
- □ Secolarizzazione 3: fede come opzione transizione epocale

(II.A)

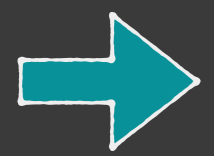
### Età dello Spirito

«Primus status seculi initiatus est ab Adam, fructificavit ab Abraham, consumavit in Christo. Secundus initiatus ab Ozia, fructificavit a Zacharia patre Iohannis Baptiste, accepturus consumationem in temporibus istis. Tertius, sumens initium a beato Benedicto, cepit proferre fructum generatione vicesima secunda ab eodem sancto viro; consumandus et ipse en consumatione seculi»

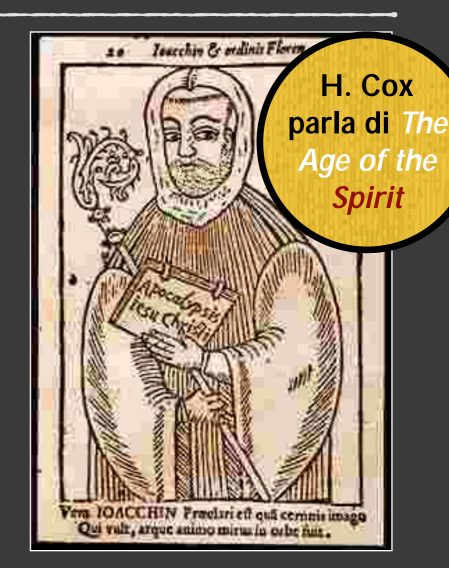
Gioacchino da Fiore, Liber de Concordia Novi ac Veteris Testamenti, IV, 1200

«Primus itaque status pertinet ad Patrem, qui est auctor omnium; secundus ad Filium, qui assumere dignatus est limum nostrum; tertius ad Spiritum Sanctum de quo dicit Apostolus: "Ubi Spiritus Domini ibi libertas"»

Gioacchino da Fiore, Liber de Concordia Novi ac Veteris Testamenti, V, 1200



Domanda aperta: la libertà sta davvero cambiando volto?

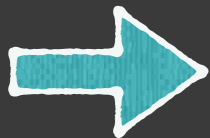


«il calavrese abate Giovacchino di spirito profetico dotato»

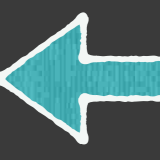
D. Alighieri, Paradiso, Canto XII, 140-141

# Lo Spirito

- □ 1 Ts 5, 23: «Il Dio della pace vi santifichi fino alla perfezione, e tutto quello che è vostro, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la venuta del Signore nostro Gesù Cristo»
- □ Eb 4, 12: «Infatti la parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell'anima e dello spirito, delle giunture e delle midolla e scruta i sentimenti e i pensieri del cuore»



## Antropologia tripartita < Corpo - Anima - Spirito



Ad es. H. De Lubac, Storia e spirito. L'intelligenza della Scrittura in Origene, 1950

NB «According to Paul, the spiritual man is a man free from physical passion and is animated by the spirit of God: a spiritual life is thus the growth of the "inner man" up to the point of the complete and definitive attainment of personal identity»

G. Giordan, Spirituality. From a Religious Concept to a Sociological Theory, 2007

II.B

### Il doppio sguardo

- 1. Interno: il cristianesimo
- 2. Esterno: le religioni alternative



#### Perché farne riferimento

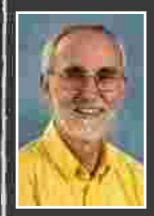
I NMR sono uno dei luoghi di maggior presenza ed espressione della spiritualità (non a caso si parla di "nuova educazione spirituale"). Si crede che la loro insorgenza abbia modificato notevolmente il concetto di "religione", o, se non altro, abbia costretto gli studiosi a spostare l'attenzione su altri elementi della sua essenza. Il problema si pone nel dare definizione ad un concetto così sfuggevole (aspetto di cui si è cercato di fare tesoro nel tentativo da poco concluso di fornire gli "ingredienti" per una definizione coerente di "religione"). Se prima con "religione" ci si riferiva molto spesso ad una "sistema complesso" (scil. monoteismi), o, per meglio dire, "istituzionalizzato" (Simmel: differenza tra religione e religiosità), oggi si ha a che fare sempre più di frequente con fenomeni ibridi/liquidi. Accade, quindi, che giustamente i termini religioso e spirituale vengano utilizzati in maniera interscambiabile (lo si è visto in Cipriani, lo si ritroverà in Cioran)

NB New Age = "Nuova era/Nuova età"



### II dibattito contemporaneo I 2 paradigmi più affascinanti

V. ad es. Geoffroy 2004 e 2012



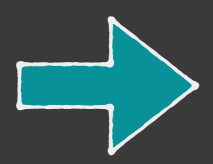
II paradigma moderno di James Beckford: religion as

a Cultural resource (V. ad es. J. Beckford, Social Theory and Religion, 2003)



II paradigma postmoderno di Adam Possamai:

hyper-real religion (V. ad es. A. Possamai, Religion and Popular Culture. A Hyper-real Testament, 2005)



Domanda aperta: è possibile una loro integrazione? Secondo Geoffroy 2012 sì. Questa, infatti, è la posizione che Geoffroy difende: «It is clear to me that Possamai perceives hyper-real religions more as developing cultural resources than as mere illusions that have been disappearing for a long while. I think that English sociologist James A. Beckford's (2003) classic theories on religion as a cultural resource would be more helpful in describing hyper-real religions than Baudrillard's somewhat ambiguous position on the question»



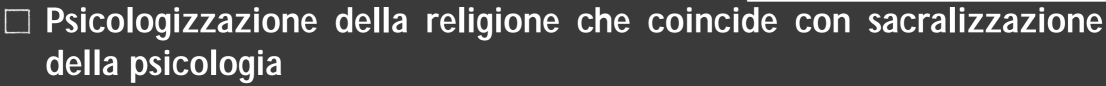
«È vero che la nuova spiritualità è praticata solo da una porzione ristretta di popolazione e che essa manca del senso di obbligo comune e di rituale collettivo collegati alla religione pubblica. Non si tratta di un fenomeno che possa essere paragonato alle concezioni tradizionali della religione organizzata, ma la sua influenza può essere colta dappertutto nella vita contemporanea, nei nuovi modi di pensare relativamente alla medicina, allo sport, al tempo libero, all'educazione, alla pace, all'ecologia, al tema della morte e della sofferenza, all'autosostegno, al genere, alle relazioni con gli animali, al lavoro sociale, ed anche all'addestramento nell'amministrazione»

J. Beckford, Religion, Modernity and Post-modernity, 1992

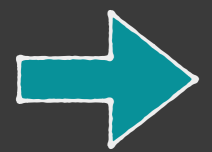


#### Filoramo 1999: Elementi caratterizzanti

- ☐ Sfondo panteistico
- □ Concezione olistica
- □ Prospettiva evoluzionistica



Si rileva anche una certa attenzione per l'ecologia (Næss 1973). Si tratta di un aspetto ormai molto sentito anche all'interno del cristianesimo (si pensi all'Enciclica *Laudato sì* di Papa Francesco, 24 maggio 2015). V. ad es. Pannenberg 1983, Auer 1985, Moltmann 1985, Reuther 1992, Boff 1993



Ci si concentra ora su una sola questione: perché v'è il riferimento ad uno sfondo panteistico?





### Che cos'è il panteismo?

«Pantheism is the belief in an all-inclusive divine Unity. It is the belief in a unifying principle or force of "goodness", or something like goodness, that is all-pervasive. Everything is, in an important sense, related to, and even part of, everything else; and this is seen as crucial to how one should live. Pantheism is not anthropocentric and it does not involve a belief in a personal deity or higher consciousness. But like theism it takes seriously the view that there is more to the world than can be accounted for, even in principle, by the natural sciences. That is one of the few places where pantheism and theism concur. Like all religions, it provides a distinctive world-view and ethos. Pantheism bases its account of how to live, in general terms, on its account of reality. From a contemporary perspective, one of the most significant things about pantheism is that it rejects the dominant secularized world-view while also rejecting theism. Pantheists believe in some higher unifying force or principle - but not in a theistic God. This world-view remains a "religious" one nonetheless»



M. Levine, Pantheism. A Non-theistic Concept of Deity, 1994

(II.B)

# O è meglio parlare di panenteismo?

«Panentheism is the thesis that (a) the identity of every mental and every physical item is determined by the identity of God without God's identity being reducible to any physical or any mental thing in particular and (b) necessarily there is something mental and something physical»

B. P. Göcke, Panentheism and Classical Theism, 2013





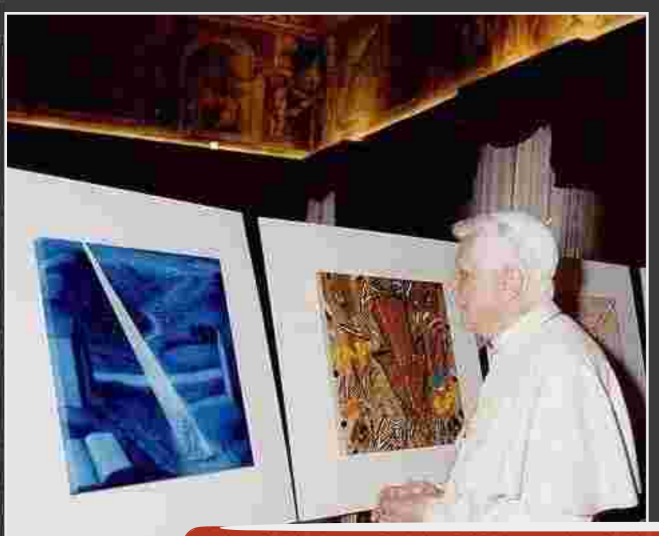


«The problem is not so much on the side of the arguments but rather in defining, suggesting or justifying the particular notion of God that is claimed to have or not have an instantiation»

B. P. Göcke, Spirituality as a Rhetorical Precondition for Knowledge God, 2010



#### Che cos'è, dunque, la spiritualità?





«Although the term "spirituality" is not always used, it is clear that the concept of religion does not adequately express the new democratic mentality which safeguards the freedom of the individual, also with respect to religious aspects»

G. Giordan, Spirituality. From a Religious Concept to a Sociological Theory, 2007

#### La definizione di Berzano

«Tutto ciò che è in qualche modo oltre le esperienze della vita quotidiana e che dà un senso unitario alla biografia dell'individuo»



L. Berzano, Spiritualità senza Dio?, 2014

Qual è l'elemento necessario che Berzano coglie ma non esprime? Cos'è che rende valida la sua definizione? Perché quel punto interrogativo (politically correct) nel titolo del suo scritto? In altre parole: quel "oltre" non è forse il more to the world than can be accounted for by the natural sciences (senza dimenticare che il panteismo è una "religious" world-view)?

III

## Soluzione

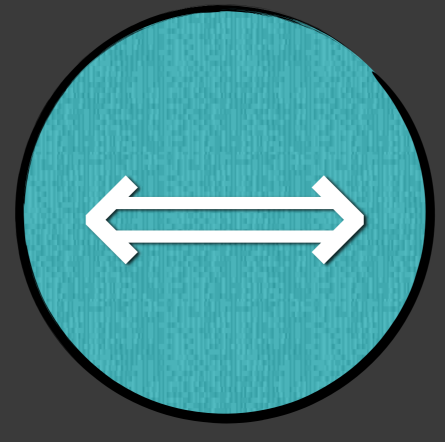
Necessità del riferimento al divino **NO divino** NO spiritualità

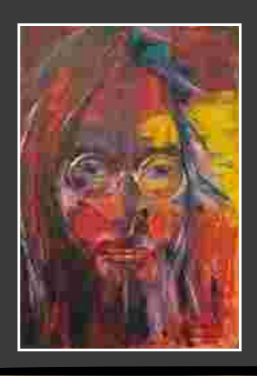
La "spiritualità senza Dio" è "spiritualità con dio"



Il riferimento (interrogazione, credenza, ecc. rapporto) al divino è condizione necessaria e sufficiente perché si dia spiritualità







NB II termine "divino" vuole essere privo di riferimenti confessionali, soprattutto monoteistici (a non theistic concept of deity)





### Lo si era visto

«Lei non può parlare di Dio con Dio»

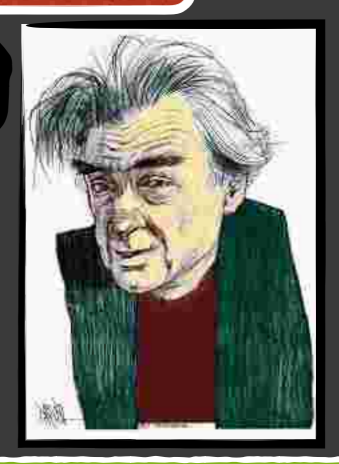
C. Bene, Uno contro tutti. Maurizio Costanzo Show, 23 ottobre 1995

#### Lo "gnosticismo" di Emil Cioran

Si tratta di un'interpretazione diffusa in riferimento a Cioran 1969. Non si è comunque di fronte ad una forma di "gnosticismo classico"

«È religioso chi può dispensarsi dalla fede, ma non da Dio»

E. Cioran, Il crepuscolo dei pensieri, 1940



NB Filoramo 1994, 1999 e 2015a rilegge New Age e NMR in genere come fenomeni di carattere gnostico. Indipendentemente dall'accettazione o meno di questa ermeneutica - elemento qui non in questione -, l'interpretazione di Filoramo e la tesi ora esposta possono trovare completamento reciproco



### In compagnia di Cioran

«Quel timore improvviso, venuto dal nulla, che cresce in noi a conferma del nostro sradicamento, non è "psicologico"; solo in ultima istanza appartiene a ciò che diciamo anima. In esso risuonano i tormenti della individuazione, la vecchia lotta del caos contro la forma. Non posso dimenticare gli istanti in cui la materia resisteva all'Onnipotente»

E. Cioran, Lacrime e santi, 1937

«Migliaia di volte mi sono ritirato in quel ripostiglio che è il Cielo; migliaia di volte ho ceduto al desiderio di soffocarmi in Dio»

E. Cioran, Sillogismi dell'amarezza, 1952

«Tutto si può soffocare nell'uomo, salvo il bisogno di assoluto, che sopravviverebbe alla distruzione dei templi e perfino alla scomparsa della religione sulla terra»

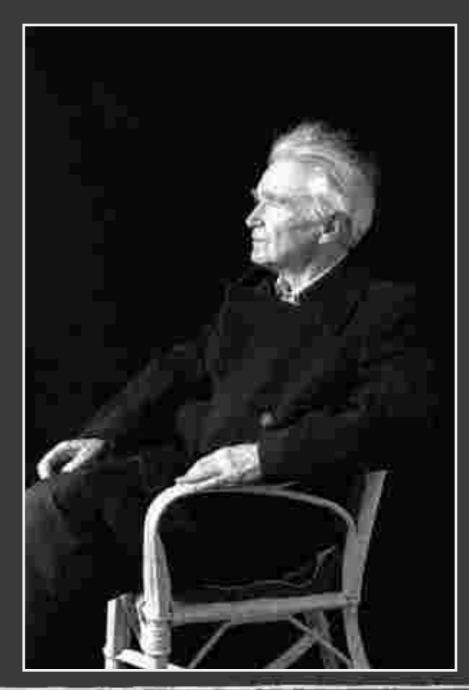
E. Cioran, Storia e utopia, 1960

«Coloro – quei rari, è vero – che hanno avuto l'indiscrezione o la sventura di immergersi fino all'intimità del loro essere, sono informati sul conto dell'uomo: non potranno più amarlo, perché non amano più se stessi, pur restando (e sarà il loro castigo) incatenati al loro io più di prima…»

E. Cioran, Storia e utopia, 1960

«Aspirare, nel più profondo di sé, a essere tanto spossessati, tanto miserabili quanto lo è Dio»

E. Cioran, L'inconveniente di essere nati, 1973





«Quel che mi manca l'ho scoperto quattro mesi fa leggendo Novalis»

«Tu hai letto Novalis?»

«Anche agli attori californiani, oltre a ubriacarsi, tirare coca e stare con modelle anoressiche, capita di leggere Novalis»

«Hai ragione, scusa, sono un vecchio pieno di pregiudizi. E cosa dice Novalis?»

«"lo sto sempre andando a casa, sempre alla casa di mio padre"»

P. Sorrentino, Youth. La giovinezza, 2015



(IV)

# Bibliografia

- Assmann 2016: Assmann, Jan (2016), Il disagio dei monoteismi. Sentieri teorici e autobiografici, Morcelliana, Brescia.
- BARKER 2011: Barker, Eileen (2011), *The Cult as a Social Problem*, in Titus, a cura di (2011), 198-212.
- BAUDRILLARD 1981: Baudrillard, Jean (1981), Simulacri e impostura. Bestie, Beaubourg, apparenze e altri oggetti, tr. it. di M. G. Brega, Pgreco, Milano 2008.
- BECK 2008: Beck, Ulrich (2008), *Il Dio personale. La nascita della religiosità secolare*, tr. it. di S. Franchini, Laterza, Roma-Bari 2009.
- BECKFORD 1992: Beckford, James (1992), Religion, Modernity and Post-modernity, in Wilson, a cura di (1992), 11-23.
- □ ID. 1999: Beckford, James (1999), *The Mass Media and New Religious Movements*, in Wilson-Cresswell, a cura di (1999), 103-119.
- ☐ BERZANO 2008: Berzano, Luigi (2008), Lifestyles *e partecipazione religiosa*, in «Religioni e società» 62 (2008), 9-25.
- ID. 2014: Berzano, Luigi (2014), Spiritualità senza Dio?, Mimesis, Milano-Udine.
- □ CAMPBELL 2005: Campbell, Heidi (2005), Spiritualising the Internet. Uncovering Discourses and Narratives of Religious Internet Usage, in «Online. Heidelberg Journal of Religions on the Internet» 1 (2005).
- ☐ CARRETTE-KING 2005: Carrette, Jeremy/King, Richard, Selling Spirituality. The Silent Takeover of Religion, Routledge, Londra, 30-53.
- □ CIORAN 1952: Cioran, Emil (1952), *Sillogismi dell'amarezza*, tr. it. a cura di C. Rognoni, Adelphi, Milano 2009 (1993).
- □ ID. 1960: Cioran, Emil (1960), *Storia e utopia*, ed. e tr. it. a cura di M. A. Rigoni, Adelphi, Milano 2008 (1982).

|    | _== |                                                                                                                                                                             |
|----|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IV |     | CIPRIANI 1994: Cipriani, Roberto (1994), Religiosity, Religious Secularism and Secular Religions, in «International Social Science Journal» 46 (1994), 277-284.             |
|    |     | ID. 2006: Cipriani, Roberto (2006), Secularization or "Diffused Religion", in Franzmann et al., a cura di (2006), 123-140.                                                  |
|    |     | COMTE-SPONVILLE 2015: Comte-Sponville, André (2015), Spiritualità per atei. Cosa resta quando si rinuncia alla fede, tr. it. di P. Costa, Edizioni Dehoniane, Bologna.      |
|    |     | DAWSON 1998: Dawson, Lorne (1998), <i>I nuovi movimenti religiosi</i> , tr. it. di M. Serra, Il Mulino, Bologna 2005.                                                       |
|    |     | DE CERTEAU 1964-1985: De Certeau, Michel (1964-1985), Sulla mistica, ed. e tr. it. a cura di D. Bosco, Morcelliana, Brescia 2010.                                           |
|    |     | Durkheim 1912: Durkheim, Émile (1912), Le forme elementari della vita religiosa, tr. it. di C. Cividali, Mimesis, Milano-Udine 2013.                                        |
|    |     | DWORKIN 2013: Dworkin, Ronald (2013), Religione senza Dio, tr. it. di V. Ottonelli, Il Mulino, Bologna 2014.                                                                |
|    |     | FILORAMO 1994: Filoramo, Giovanni (1994), Le vie del sacro, Einaudi, Torino.                                                                                                |
|    |     | ID. 1999: Filoramo, Giovanni (1999), Millenarismo e New Age. Apocalisse e religiosità alternativa, Dedalo, Bari.                                                            |
|    |     | ID. 2004: Filoramo, Giovanni (2004), Che cos'è la religione. Temi metodi problemi, Einaudi, Torino.                                                                         |
|    |     | ID. 2009: Filoramo, Giovanni (2009), Il sacro e il potere. Il caso cristiano, Einaudi, Torino, IX-XV, 5-78.                                                                 |
|    |     | ID. 2014: Filoramo, Giovanni (2014), <i>Introduzione a Gesù Cristo e il cristianesimo</i> di Piero Martinetti, ed. critica a cura di L. Natali, Morcelliana, Brescia, 5-38. |
|    |     | ID. 2015a: Filoramo, Giovanni (2015), <i>Religione e religioni</i> , EGEA, Milano.                                                                                          |
|    |     | ID. 2015b: Filoramo, Giovanni (2015), Per una storia del cristianesimo. Il contributo di Gottfried Arnold, in «Rivista di storia del cristianesimo» 12 (2015), 127-148.     |
|    |     | ID. 2016: Filoramo, Giovanni (2016), Ipotesi Dio. Il divino come idea necessaria, Il Mulino, Bologna.                                                                       |
|    |     | FLANAGAN-JUPP 2007: Flanagan, Kieran/Jupp, Peter, a cura di (2007), A Sociology of Spirituality, Ashgate, Burlington.                                                       |

|    | _ |                                                                                                                                                                                                                          |
|----|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IV |   | FRANZMANN ET AL. 2006: Franzmann, Manuel et al., a cura di (2006), Religiosität in der säkularisierten Welt. Theoretische und empirische Beiträge zur Säkularisierungsdebatte in der Religionssoziologie, VS, Wiesbaden. |
|    |   | GEERTZ 1965: Geertz, Clifford (1965), Religion as a Cultural System, in Id. (1993), 87-125.                                                                                                                              |
|    |   | ID. 1993: Geertz, Clifford (1993), The Interpretation of Cultures. Selected Essays, Fontana, Waukegan.                                                                                                                   |
|    |   | <b>GEOFFROY 2004:</b> Geoffroy, Martin (2004), <i>Theorizing Religion in the Global Age. A Typological Analysis</i> , in «International Journal of Politics, Culture and Society» 18 (2004), 33-46.                      |
|    |   | ID. 2012: Geoffroy, Martin (2012), <i>Hyper-real Religion Performing in Baudrillards Integral Reality</i> , in Possamai, a cura di (2012), 23-35.                                                                        |
|    |   | GILLI 2015: Gilli, Gian Antonio (2015), Sulla colonna. Le basi corporee dell'esperienza ascetica, Mimesis, Milano-Udine.                                                                                                 |
|    |   | GIORDA-HEJAZI 2014: Giorda, Maria Chiara/Hejazi, Sara (2014), Monaci, uomini senza Dio? Pratiche, senso, essenza, Mimesis, Milano-Udine.                                                                                 |
|    |   | GIORDAN 2007: Giordan, Giuseppe (2007), Spirituality. From a Religious Concept to a Sociological Theory, in Flanagan-Jupp, a cura di (2007), 161-180.                                                                    |
|    |   | GÖCKE 2010: Göcke, Benedikt Paul (2010), Spirituality as a Rhetorical Precondition for Knowledge God, in «The Heythrop Journal» 51 (2010), 1011-1016.                                                                    |
|    |   | ID. 2013: Göcke, Benedikt Paul (2013), Panentheism and Classical Theism, in «Sophia» 52/1 (2013), 61-75.                                                                                                                 |
|    |   | HEELAS 2006: Heelas, Paul (2006), Challenging Secularization Theory. The Growth of "New Age" Spiritualities of Life, in «The Hedgehog Review» 8 (2006), 46-58.                                                           |
|    |   | KEARNEY 2010: Kearney, Richard (2010), Ana-teismo. Tornare a Dio dopo Dio, tr. it. di M. Zurlo, Fazi, Roma 2012, VIII-XXXII e 3-21.                                                                                      |
|    |   | KRISTEVA 2014: Kristeva, Julia (2014), A Gerusalemme. Il bisogno di credere tra monoteismi e secolarizzazione, Mimesis, Milano-Udine.                                                                                    |
|    |   | LEGHISSA 2015: Leghissa, Giovanni (2015), Postumani per scelta. Verso un'ecosofia dei collettivi, Mimesis, Milano-Udine.                                                                                                 |
|    |   | LEONE 2014: Leone, Massimo (2014), Spiritualità digitale. Il senso religioso nell'era della smaterializzazione, Mimesis, Milano-Udine.                                                                                   |

| IV | LEVINE 1994: Levine, Michael (1994), Pantheism. A Non-theistic Concept of Deity, Routledge, Londra, 1-71.                                                                                      |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Mancuso 2015: Mancuso, Vito (2015), <i>Dio e il suo destino</i> , Garzanti, Milano.                                                                                                            |
|    | Marzano 2008: Marzano, Marco (2008), Cattolicesimo magico. Un'indagine etnografica, Bompiani, Milano.                                                                                          |
|    | ID. 2012: Marzano, Marco (2012), Quel che resta dei cattolici. Inchiesta sulla crisi della chiesa in Italia, Feltrinelli, Milano, 163-245.                                                     |
|    | MCPHERSON 2015: McPherson, David (2015), Seeking Re-enchantment, risorsa online in corso di pubblicazione consultabile alla pagina https://www.academia.edu/4342479/Seeking_Re-Enchantment.    |
|    | Possamai 2012: Possamai, Adam, a cura di (2012), Handbook of Hyper-real Religions, Brill, Leida.                                                                                               |
|    | REGUZZONI 2009: Reguzzoni, Giuseppe (2009), Secolarizzazione e secolarismo. Genesi e storia di due categorie, in «Lineatempo. Rivista online di ricerca storica letteratura e arte» 11 (2009). |
|    | Rizzi 2009: Rizzi, Marco (2009), Cesare e Dio. Potere spirituale e potere secolare in Occidente, Il Mulino, Bologna, 7-58, 211-221.                                                            |
|    | TAYLOR 2008: Taylor, Charles (2008), La secolarizzazione fallita e la riscoperta dello spirito, in «Vita e pensiero» 6 (2008), 29-33.                                                          |
|    | TITUS 2011: Titus, Hjelm, a cura di (2011), Religion and Social Problems, Routledge, New York.                                                                                                 |
|    | VAUCHEZ 1975: Vauchez, André (1975), La spiritualità dell'Occidente medioevale, tr. it. di E. Di Pede e F. Kaucisvili Melzi, Vita e pensiero, Milano 2005.                                     |
|    | WILSON 1992: Wilson, Bryan, a cura di (1992), Religion. Contemporary Issues, Bellew, Londra.                                                                                                   |
|    | WILSON-CRESSWELL 1999: Wilson, Bryan/Cresswell, Jamie (1999), New Religion Movements. Challenge and Response, Routledge, Londra.                                                               |